
Part 4 of “Revolution. Risorgimento. Tradition.”*

More on the idea of total revolution

Let us go back now, after these distinctions, to our discussion of the idea of revolution as
it found its ultimate expression in Marxism. Overall we can define it as the replacement of the
quest for metaphysics (understood as an understanding of the inner rationality of reality, which
implies the primacy of contemplation of an order to which we must conform in practice) with the
quest to establish a meta­humanity, characterized by having recovered those powers from which
humanity  had  to  become  alienated,  during  the  development  of  history  up to  now,  in  order  to
project them into God. Already in this initial definition we had to use theological language. This
did not happen by chance, because we are forced to do so whenever we try to express precisely
any of  the  essential  revolutionary  themes. For  example, we  find  a  transposition of  the  idea of
Redemption in the thesis of a self­liberation of mankind through history, or rather of a liberation
operated  by history,  because during  the  second phase of Marx’s  philosophy,  starting  from  the
Theses  on  Feuerbach,  the  very  notions  of  human  nature  and  essence  disappear.  Rather  than
redeeming itself, mankind is redeemed by history, but not in a fatalistic sense (because the laws
of history are not viewed as a power looming above human individuals and shaping their destiny
from  outside).  As  another  example,  let  us  consider  the  idea  of  Grace,  taken  in  its  harshest
version:  after  the  Fall  humankind  has  become  a  massa  damnata  and  God’s  grace  operates  a
second creation, choosing the elect. Well, this idea of a second creation and a transfiguration of
humankind comes back  in  revolutionary  thought, but  is  also  carried out by history and not by
God.  “By  history  and  not  by  God:”   thus,  the  “future”  replaces  the  “beyond.”  The  “total
overturning”  which  is  intrinsic  to  the  idea of  revolution  takes place  first of  all with  respect  to
theology. In the context of this substitution­opposition all theological concepts come back within
revolutionary  thought,  but  completely  transformed.  In  summary,  total  revolutionary  thought
implies a veritable Summa Atheologica. 

We all  heard people bring up certain  essential  themes  regarding  Marxian  revolutionary
thought.  They   are  constantly  mentioned  in  the  writings  both  of  its  proponents  and  of  its
opponents: alienation and atheism, materialism and dialectics, philosophy of praxis and primacy
of  action,  primacy  of  economics,  structures  and  superstructures,  abolition  of  metaphysical
questions and exaltation of science, stateless and classless society, complete reduction of ethics
to politics, primacy of politics which in practice leads to totalitarianism, replacement (which is
also resolution) of philosophy by  the revolution,  intrinsic “totalitarianism” of  the revolutionary
attitude. Now, what matters  for a  rigorous  interpretation  is  to consider  these  theses not one by
one in isolation but in their systematic order. Consider the following analogy: just like none of
Descartes’s  philosophical  theses  can  be  understood  truly  rigorously  outside  of  what  Descartes
calls  the “chain of  reasons,”  the  same  is  true of  Marx. We must  say  that he never  formulated
explicitly this systematic order, which nevertheless is immanent within Marxian thought. Thus, if
we look at his youthful writings the thesis about alienation seems to dominate; if we look at the

* Originally published in  L'Europa, VI 17, October 15 1972, p. 129-141. The first three parts are in The Crisis of 
Modernity (Montreal: McGill-Queen's University Press, 2014), 49-58. © 2014 Carlo Lancellotti.



Manifesto, class struggle; if we look at the Capital, the economic interpretation of history. This
explains why many interpreters, by emphasizing one or another of these themes, have effectively
erased  some others,  speaking of  “linguistic  excesses”  or  “unfortunate  sentences” motivated by
revolutionary passion. This is not the method that must be followed by the historian. One must
account for all of Marx’s themes as they are written, and keep in mind that Marx said what he
wanted to say and nothing authorizes us to read him “according to the spirit” without rigorously
respecting the letter of what he said.

As an example of  the misunderstandings created by giving priority arbitrarily  to one or
another of these themes, let us consider the most recent case: the interpreters who have focused
their attention on the concept of “alienation.” Let us understand, first of all, how this happened
and  why.  In  1932  Marx’s  youthful  works  were  posthumously  published,  including  the
Economical­Philosophical Manuscripts of 18441 in which this theme was especially significant.
After 1945 interest in the philosophy of Marx, which had progressively diminished in the years
after  1900,  reawakened  in  the  West  and  especially  in  continental  Europe,  due  to  well­known
political  reasons.  Now,  at  the  time  of  this  reawakening  the  prevailing  philosophy  was
existentialism, which regarded human existence as the crucial question, in its individual aspects
and  in  its  dramatic  features.  Moreover,  at that time  several  ethico­political  and  social  factors
motivated young people to sympathize with Marxism and to try and find ways to integrate it with
their  pre­existing  ideas.  What  circumstances  could  be  more  favorable  to  the  concept  of
alienation?  The  theme  of  existentialist  philosophy  was  individual  existence,  and  this  Marxian
concept was about the unhappy condition of the individual separated from society.

Hence the program of re­thinking all of Marxism starting from the concept of alienation.
Let us now see the sequence of misunderstandings to which this assumption necessarily leads.

Indeed, if we emphasize the concept of alienation, taking it out of the Marxian context, or
regarding as secondary other  themes  in  this  same context  (in  the Manuscripts  themselves), we
are led to think along the following lines: there is a social order in which people are reduced to
things, instruments, objects of trade. Not just a few people, mind you, but everybody: alienation
affects  the  rich  no  less  than  the  poor2  even  though  only  the  latter  perceive  it  as  a   form of
suffering because  it  is  accompanied by misery.  In fact,  there  is  alienation whenever man only
exists not “for” the others but “in function” of the others, viewed as bundles of material needs:
he gets ahead inasmuch he is able to detect and satisfy other people’s material needs, inasmuch
he views them as instruments for his personal success in that given society, a success which he
cannot attain unless in the process he reduces himself to an instrument of their satisfaction.

Then, it becomes easy to think of Marx as a “moralist” or a “personalist” who detected a
process of “depersonalization” (of reification, “thing­ization” and so on) which is “essential” to
capitalist society. This latter, therefore, must not be reformed but “overturned.” But then, why is
it that Marx never mentioned such moralism of his, that he mocked all invocations of morality
and  that he declared himself a materialist and an atheist? The reason  is,  these  interpreters say,
that his interest was not rigorously philosophic but rather ethico­political. He had understood that

1 [TN] International Publishers, New York 1964.
2 This theme is especially developed in another youthful work of Marx,  The Holy Family.



capitalist society cannot be reformed through moral and religious sermons. Instead of reforming
it, one must destroy it. And morality and religion are useless for this task; on the contrary, they
must  be  fought  to  the  extent  that  they  are  used  to conceal  the  reality  of  facts.  One must  be  a
materialist  in  the  sense  of  abandoning  all  spiritualistic  rhetoric  in order  to  view  things  from
below  (spiritualistic  rhetoric  has  the  purpose  of  obstructing  this  view  and  thus  preventing  a
complete  perception  of  reality).  One  must  be  a  Machiavellian,  in  the  sense  that  a  politician
knows  that  the  majority  of  men  are  not  good  and  that  effective  action  requires  a  calculus  of
forces  (hence  the  idea  that  Marxism  should  be  considered  above  all  from  the  perspective  of
“political science”). The more the political action to be carried out has to be revolutionary, the
more  this  is  the  case.  Therefore,  the  goal  must  be  to  organize  those  for  whom  alienation  is
inseparably  associated  with  physical  suffering  and  poverty,  who  actually  are  a  very  large
majority.

Supposedly,  the  link  between  the  revolutionary  project  and  materialistic   thought  and
atheistic thought has no other meaning. Today, however, the situation has changed. The further
development  of  capitalism,  in  the  form  of  neo­capitalism  and  the  affluent  society,  tends  to
eliminate  poverty,  although  it  pushes  alienation  to  the  extreme  limit  (this fact that alienation
remains  and  increases  is  the  dominant  theme  of  post­World  War  II  neo­realistic  literature).
Therefore  Marxism  must  abandon  its  anti­moralistic  or  anti­religious  philosophical  aspects,
which have turned into hurdles to its revolutionary action. This argument was developed both by
an atheistic type of existentialism and moralism on one side (for instance, by Sartre, an author in
which Marxism was merged into existentialism in order to prevent any religious development of
the  latter)  and by  a  certain  type  of  “progressive  Christianity” on the other side,  without any
opposition between the two sides, which maintained cordial mutual  relations. Most  of  the new
sociologists also agreed with  this approach but via  a different  route,  inasmuch as  it effectively
turned Marxism itself into political science. So did left­wing psychoanalysts, who tended to see
in Marxism an ante litteram psychoanalysis of inter­personal relationships.

This  interpretation,  which   was  dominant  until   a  few  years  ago,  had  negative
consequences  in  every  field,  and  was  bound  to  have  them,  like  all  positions  that  compromise
intellectual and moral integrity. In the field of religion it led to a confused mixture of theological
and  revolutionary  elements.  In  the  field  of  morals  it  weakened  the  awareness  of  personal
responsibility by  finding  the cause of all  evils  in “alienating”  society. As a  result,  it  ended up
effectively justifying all kinds of exceptions to the principles of morality.

However,  here  we  are  concerned with  the  question  of  a  correct  interpretation.  In  this
respect, we must point out that the weakness of this argument is that it has nothing to do not only
with  Marx’s  authentic  thought,  but  with  its  practical  development  in  the  form  of  Leninist
politics.  As  a  consequence,  it  completely  fails  to  understand  both  theoretical  Marxism  and
Communism as  a political  reality. Hence,  this  argument  is destined  to muddle  completely any
objective appraisal of contemporary reality.

The best proof of what I said is that after his youthful period  Marx never used any longer
the word alienation, neither in the Manifesto not in the Capital. Certainly we cannot say that he
reneged  on  this  idea.  But  in  his  Theses  on  Feuerbach  he  criticized  the  classical  idea  of  an



unchangeable  “nature”  or  “essence” that  is  present  in  every  individual  and  constitutes  man’s
humanity. He reduced the individual to the sum total of his social relationships, thus introducing
the idea of a collective humanity.

Certainly one can speak of alienation also about collective humanity. Indeed, it alienates
away its powers by projecting them into an external reality, which it makes an object of worship
and  on  which  it  depends:  God  and,  in  bourgeois  society,  the  Capital.  However,  the  word
alienation suggests irresistibly that the individual man possesses a nature or a “freedom” that is
worthy of  respect and whose dignity  is  violated  in  some given  society.  It  suggests,  in brief,  a
“moral” consideration that Marx absolutely wants to eliminate.

Thus, the fact that this word never appears in later works is explained, in my judgment,
by the critique of the last Platonic element still left in Feuerbach: the idea of a human essence. 


